
EOS40

Vittorio Busato

INTERVIEW 

Publieksfilosoof René ten Bos

‘Academische vrijheid 
vereist onbevreesdheid’

Hoogleraar filosofie aan de Radboud Universiteit en 
voormalig Denker des Vaderlands René ten Bos geldt als 
een kritisch en origineel denker. Onlangs bracht hij Het 
laatste woord uit, waarvan hij zegt dat het zich laat lezen 
als een pleidooi voor idiotie.

‘H et was onvermijdelijk dat ik filosofie ging 
studeren. Ik was zeven toen mijn jongere 
zusje overleed. Destijds kreeg ik een kin-
derboek over filosofie. Toen ik dat uit had, 

zou ik tegen mijn moeder gezegd hebben: ‘Ik word later 
filosoof.’ Al van kinds af merkte ik dat filosofie mensen 
in staat stelt om te gaan met een werkelijkheid die zich 
niet schikt naar jouw wensen. Dat zit diep in mijn hoofd 
verankerd.’

In de voorbereiding op ons gesprek las ik dat filo-
soof René ten Bos een verwoed voetbal- en schaak-
liefhebber en stamcaféganger is. Daar hecht hij net zo 
veel belang aan als aan zijn leerstoel Filosofie van de 
Managementwetenschap aan de Radboud Universiteit 
Nijmegen, of aan zijn publieksboeken over filosofie. Voor 
dit interview afspreken in zijn stamcafé, zonder dat ik 
hem bekende dat ik zelf graag in de kroeg mag filosofe-
ren, leek hem geen goed idee. ‘Te lawaaiig.’

Vandaar dat we op een maandagochtend, met een glas 
water en een kop thee, thuis in zijn woonkamer zitten 
en waar al snel heftige onderwerpen als de dood van zijn 
zusje en zijn overwonnen darmkanker de revue passeren.

Hoe belandde u als filosoof in de management- en 
organisatiehoek?
‘Na mijn studie wilde ik een proefschrift schrijven over 
de filosoof René Descartes en het solipsismeprobleem. 

Kort gezegd houdt dat in dat je alleen je eigen bewustzijn 
en gedachten kunt kennen. Van Descartes is de beroemde 
uitspraak ‘Ik denk, dus ik besta’. Zijn filosofie heb ik al-
tijd vreemd gevonden. Cerebraal, alsof je gevangen zit in 
je eigen brein. Ik dacht: ‘Ik drink, dus ik besta’, ‘Ik neuk, 
dus ik besta’. Dat proefschrift kreeg ik niet op de rails, 
boven heb ik nog honderden bladzijden aantekeningen 
liggen. Het arbeidsbureau bood me een managementop-
leiding aan. Dat vond ik een belachelijk idee, in tegenstel-
ling tot mijn toenmalige partner. En ik luister altijd naar 
de vrouwen, dus die opleiding ben ik gaan volgen.’

Die opleiding wakkerde uw filosofische belangstelling 
voor management en organisaties aan?
‘Die ontstond daar, ja. Ik had al snel door dat de intel-
lectuele en wetenschappelijke basis van de bedrijfskunde 
heel mager is, nog steeds trouwens. Er is een armoede 
aan reflectie over wat organisaties zijn, wat management 
doet. Arbeid is in de filosofie altijd een belangrijk thema 
geweest. In Nederland, en dat zal in België niet anders 
zijn, heeft meer dan de helft van de beroepspopulatie 
managementtaken. Die mensen brengen communice-
rend, vergaderend, overleggend hun dagen door. Wat 
doen die managers eigenlijk? Je wordt niet wetenschap-
pelijk opgeleid om manager te worden. Professionals kla-
gen doorgaans veel over managers. Dat vond ik interes-
sant. Inmiddels denk ik er anders over. Het is nodig men-



EOS 41

M
er

lij
n 

Do
om

er
ni

k



EOS42

sen op die manier aan het werk te stellen, anders krijg je 
een bevolking die zich mateloos verveelt.’

Wat is het verschil tussen managen en leiding geven?
‘Een manager is een leidinggevende, maar managers 
en leidinggevenden zijn geen leiders. Ik kan jou benoe-
men tot leidinggevende maar niet tot leider. Of jij leider 
wordt, hangt af van hoe jij interageert met de mensen 
aan wie jij leiding geeft. Leidinggevende en manager zijn 
functies. Leiderschap is altijd een persoonlijke relatie en 
onttrekt zich dus aan functionaliteit.’

U heeft eens gezegd dat de taak van een filosoof niet 
is om overal een mening over te formuleren, maar 
om met paradoxen om te gaan: ‘Alles wat complexi-
teit reduceert, is verdacht.’ Trof u dat ook aan in die 
managementwereld?
‘Management blinkt uit in simpele oneliners. 
Bijvoorbeeld: Keep it straight and simple. Altijd vanuit het 
rationele idee dat je complexiteit moet reduceren tot iets 
eenvoudigs. Je ontleedt een probleem, neemt de oorzaak 
ervan weg, en dan is het probleem opgelost. Dat is veel te 
simplistisch.’

Dat doet denken aan voetballer en volksfilosoof Johan 
Cruyff: ‘Voetbal is simpel, maar niets is zo moeilijk als 
simpel voetballen’.
‘Als Twente-supporter heb ik vaag van die man gehoord. 
Filosofen houden zich bezig met vraagstukken die je niet 
een-twee-drie kunt oplossen. Dat noemen we aporieën. 
Ik geloof niet dat de oorsprong van de filosofie in de fi-
losofie ligt. Filosofie begint met verwondering. En waar 
verwonderen we ons over? Alledaagse, concrete proble-
men waarop we niet direct een antwoord hebben. Wat 
is vriendschap? Wat is geluk? Waarom is er iets in plaats 
van niets? Wat is waarheid? Zulke vragen laten zich niet 
simpel beantwoorden. Dat aporetische denken is naar 
mijn mening veel geschikter voor de uitermate complexe 
vraagstukken waarvoor we tegenwoordig staan, zoals kli-
maatverandering, biodiversiteit of de opkomst van recht-
se politiek. Daar zijn geen simpele oplosbare problemen 
voor.’

Is denken hetzelfde als filosoferen?
‘Nee. Ik denk dat denken iets is dat je overkomt op het 
moment, denken verrast je vaak. Denken is geen hobby.’

Filosoferen wel?
‘Ja, filosoferen is een hobby. Heel veel filosofen lezen al-
leen maar boeken en proberen die te interpreteren.’

Als kind vroeg ik mijn ouders waar mijn gedachten van-
daan kwamen…
‘Mooie vraag. Dat weten we niet. Gedachten overko-
men je. Of je ziet ineens iets vreemds en daar ga je over 
nadenken. Of je krijgt onverwacht het bericht van je 
dokter dat het mogelijk voorbij is. Dat maakte ik vorig 
jaar mee. In februari hoorde ik dat ik darmkanker had. 
Aanvankelijk was onduidelijk of er uitzaaiingen waren, 
uiteindelijk bleek dat ik mazzel had. Maar als je normaal 

leeft en je bent gezond, sta je daar niet bij stil. Zo’n be-
richt zet je direct aan tot nadenken, dan beleef je thuis de 
nodige zenuwachtige nachten.’

U werkte aan Het laatste woord toen u dat onheilsbe-
richt kreeg. Heeft u uw boek daarom als motto een uit-
spraak van filosoof Søren Kierkegaard meegegeven: 
‘Dacht je dan dat je makkelijker tot volmaaktheid was 
gekomen als je helemaal gezond was geweest?’
‘Mijn boek gaat deels over gezondheid. Deze uitspraak 
raakte me. Kierkegaard had heel zijn leven last van ziek-
tes en is jong gestorven. Hij was een groot filosoof en 
theoloog, maar ook een enorme zeikstraal. Ik voer hem 
enigszins op als idioot, maar wel in de oorspronkelijke 
Griekse betekenis van het woord: eigenzinnige. Die bete-
kenis heeft in de verlichting plaatsgemaakt voor de hui-
dige betekenis van mafkees.’

 
Sowieso laat het zich lezen als een pleidooi voor idiotie, 
twijfel en scepsis. Ziet u zichzelf als een idioot?
‘In die Oudgriekse betekenis zeker. Toen ik Denker des 
Vaderlands was, werd ik dwarsdenker genoemd. Ik pro-
beer altijd wel ergens tegen in te gaan. Dat is overigens 
ook je plicht als filosoof, vind ik.’

In uw boek wijdt u uit over hoe een nieuwe vorm van 
dogmatiek is ontstaan, ‘een machtige stem die geen te-
genspraak duldt’. U stelt onder meer dat ‘het manage-
ment de belangrijkste vorm van denken en doen is die 
de hedendaagse dogmatiek aanneemt.’ U heeft het over 
‘management dat zich manifesteert als een permanente 
oorlogsverklaring aan elke vorm van twijfel’. Dat stemt 
niet vrolijk.
‘Dogmatiek is een leerstelligheid: dit is waar, zo moeten 
we denken, en daar valt niet over te twisten. Wat dogma-
tiek doet, is uit naam van het hogere het onverbiddelijke 
eigen gelijk halen, het laatste woord hebben. Uit naam 
dus van de waarheid, rechtvaardigheid, duurzaamheid, 
God, gezondheid, efficiëntie, noem maar op, dienen we 
dit en dat te doen. Van Pierre Legendre, de grote Franse 
historicus en geleerde die niemand in Nederland kent 
maar in België nog wel, gebruik ik de uitdrukking ‘dog-
matische fabrieken’. Dogmatiek is heel belangrijk in onze 
‘fabrieken’ zoals het recht, de wetenschap, de staat, het 
management. Het is ook belangrijk dat mensen in staat 
zijn zich daar bij neer te leggen. Maar mijn boek is niet 
zozeer een kritiek op dogmatiek, het gaat erover dat die 

‘Filosofie stelt mensen in staat om 
te gaan met een werkelijkheid die 
zich niet schikt naar jouw wensen’



EOS 43

dogmatiek niet geheel dicht moet worden geslagen. We 
hebben idioten en twijfelaars nodig om die dogmatiek te 
bevragen.’

In uw referentielijst miste ik een verwijzing naar de we-
tenschapsfilosoof Karl Popper. Staat zijn falsificatio-
nisme niet ook synoniem voor twijfel en scepsis, voor 
idiotie wellicht?
‘Ik vind Popper heel goed, maar niet zozeer als filosoof. 
Zijn falsificationisme blijkt in de praktijk een omgekeerd 
verificationisme te zijn. Daar heb ik niet zo veel mee, zijn 
leerling Paul Feyerabend vind ik interessanter. Die heeft 
erop gewezen dat wetenschap mensenwerk is. Popper 
portretteert wetenschappers als dappere mensen die bij 
het eerste het beste signaal dat hun theorie niet klopt er 
direct afstand van doen. De praktijk wijst anders uit, ze 
houden er juist aan vast, zoeken bevestiging. Onderschat 
de ijdelheid van wetenschappers niet. Het gaat vaak ook 
om veel geld. Als nieuwe medicamenten op de markt ko-
men, verdwijnen de oudere niet zomaar. Er is een bepaal-
de hardnekkigheid, leerstelligheid waaraan ook weten-
schappers zich vaak vasthouden. Nee, als synoniem voor 
twijfel en scepsis zie ik Poppers falsificationisme niet.’

Wat houdt academische vrijheid volgens u in?
‘Academische vrijheid is dat je je niet belemmerd voelt je 
uit te spreken.’

Is dat geen vrijheid van meningsuiting?
‘In zekere zin wel, ware het niet dat vrijheid van me-
ningsuiting geldt voor de samenleving. Aan een univer-
siteit zit jij in een organisatie. Daar heerst geen vrijheid 
van meningsuiting. Bedrijven, ondernemingen, minis-
teries, universiteiten, dat zijn allemaal behoorlijk on-
democratische instituten. Een rector magnificus wordt 
aan geen enkele universiteit gekozen. We moeten ons 
ook afvragen of we de democratie wel genoeg vertrou-
wen om alles democratisch te organiseren. Democratieën 
zijn economisch gezien inefficiënte organisaties, ieder-
een moet zijn of haar plasje doen. Politici kunnen het 
bijvoorbeeld wel over een participatiemaatschappij heb-
ben, maar al te veel participatie op het werk wordt niet 
gewaardeerd. Er wordt vooral verwacht dat je luistert, je 
onderwerpt. Daar zorgt die ingesleten dogmatiek voor. 
Academische vrijheid is dat je je desondanks toch durft 
uit te spreken. Die vrijheid staat door wokisme enorm 
onder druk, je moet tegenwoordig aan de universiteit 
voorzichtig zijn met politieke uitspraken. Academische 
vrijheid vereist onbevreesdheid.’

Bent u weleens bevreesd geweest als academicus?
‘Nee. Een vriend vroeg me eens, en dat zette die vriend-
schap onder druk, of ik niet bang was mijn gezag kwijt te 
raken met mijn kritische meningen ten tijde van de co-
ronapandemie. Maar met gezag ben ik geenszins bezig. 
Ik doe mijn werk, bevraag van alles. En of ik dat al dan 
niet met gezag doe, interesseert me niet. Mijn identiteit 
wordt niet bepaald door mijn hoogleraarschap, hoe mooi 
ik zo’n leerstoel ook vind, hoezeer ik van wetenschap 
houd. Ik heb de nodige veren in mijn reet gehad. Een ere-

professoraat in Schotland, ben koninklijk onderscheiden, 
Denker des Vaderlands geweest. Voor iemand die nooit 
geschroomd heeft een grote bek op te zetten, heb ik er 
niet onder geleden.’

‘Wie te veel denkt, kan niet meer werken, en wie te veel 
werkt, kan niet meer denken’, stelt u. Hoe schrijft u uw 
boeken dan? Gedachteloos?
‘Het echte werk is lezen, herlezen. Vergelijk het lezen 
van filosofie met het lezen van poëzie. Als je een gedicht 
leest, wil de dichter je meestal evenmin een pasklaar 
verhaaltje vertellen maar je aan het denken zetten. Een 
van de beste zaken die ik als filosoof heb geleerd is dat 
je dingen uit moeilijke teksten probeert te halen, dat je 
een gevecht met de tekst aangaat. Dat verrijkt jou enorm. 
Filosofische teksten beschouw ik zoals een archeoloog 
naar een piramide kijkt. Mijn eigen teksten zijn ook nooit 
af, ik heb hooguit een boek afgemaakt.’

Binnenkort gaat u met emeritaat. Filosofeer eens hoe 
uw leven er gaat uitzien? Meer op stamcafé?
‘Nee, ik zal minder naar het café gaan. Het lichaam wordt 
ouder, ik drink ook minder. Tot mijn 74ste houd ik mijn 
ius promovendi, dus ik blijf academisch actief. Mijn laat-
ste boek had ik nooit Het laatste woord moeten noemen. 
Bovendien heb ik alweer een nieuw boek ingeleverd, 
over solidariteit. Ik wil nog iets schrijven over de filosoof 
Gottfried von Leibniz, ik wil nog een boek maken over fi-
losofie en gezondheid. Plannen genoeg! Ook wil ik meer 
gaan ondernemen, advies geven en lezingen houden, met 
name in de wereld van de gezondheidszorg en volkshuis-
vesting. En ik heb nog een aantal studerende kinderen, 
de schoorsteen moet dus blijven roken.’ T

RENÉ TEN BOS
René ten Bos studeerde be-
gin jaren 1980 filosofie aan 
de Radboud Universiteit 
Nijmegen. Na een kort inter-
mezzo in de organisatiead-
vieswereld keerde hij terug 
naar de Academie, om aan 
Tilburg University een proef-
schrift over managementgoe-
roes te schrijven. In 2001 werd 
hij aan de Radboud benoemd 
tot hoogleraar ‘Filosofie van 
de managementwetenschap’. 
Ten Bos is al meer dan een 
kwarteeuw columnist van Het 
Financieele Dagblad. Bij uitge-
verij Boom verschenen diverse 
filosofieboeken voor een groot publiek van zijn hand, waaronder Water 
(2014), Bureaucratie is een inktvis (2015), De coronastorm – Hoe een 
virus ons verstand wegvaagde (2020), Meteosofie (2021) en Het laatste 
woord (2025). Tussen 2017 en 2019 was hij Denker des Vaderlands.

M
er

lij
n 

Do
om

er
ni

k

Het laatste woord 
- twij felen aan 
zekerheden,  
René ten Bos. 
Boom Uitgevers


