Interview

Klinisch psycholoog Mattias Desmet
staat kritisch tegenover het gevoerde coronabeleid

‘We zitten in een vicieuze

cirkel van angst en controle’

Springen onze politici en beleidsmakers goed om met de coronacrisis?

Niet volgens Matthias Desmet. In een nieuw boek stelt de klinisch psycholoog

onomwonden dat onze samenleving verglijdt in totalitarisme. De overheid eigent

zich steeds meer zeggenschap toe over het individu. ‘Mensen moeten vrij blijven

om zelf keuzes te maken’

‘ r sterven elke dag 35.000 kinderen door hon-
ger. Waarom brengt dit de massa niet in be-
roering en een virus wel? Waarom redden we
vanuit ons rationeel mensbeeld deze jonge,
hunkerende levens niet, tegen een veel lagere kostprijs
dan deze die door het coronavirus bedreigd worden, zon-
der risico op het verlies van burgerlijke vrijheid en zon-
der de gevaren die aan experimentele medische ingrepen
verbonden zijn?’

Bovenstaand citaat komt uit De psychologie van totali-
tarisme, het nieuwe boek van Mattias Desmet, professor
klinische psychologie aan de Universiteit Gent en prakti-
serend psychoanalytisch psychotherapeut. Sinds het uit-
breken van covid-19 heeft Desmet van zich laten horen
in het publieke debat met opiniestukken en interviews.

Zo noemt hij de coronacrisis door de massale uitbraak
van angst over het virus allereerst een psychologische
crisis. Ook is hij er kritisch over dat ongevaccineerden toe-
gang tot delen van de publieke ruimte ontzegd wordt, en
uit hij zijn twijfels over de interpretatie van cijfers over on-
der meer oversterfte en de effectiviteit van coronavaccins.

Binnen het dominante verhaal van politici en beleid-
smakers wordt volgens Desmet een overwegend positief
beeld geschetst over de aanpak van corona, terwijl uit de
enorme toevloed van cijfermateriaal evengoed een ne-
gatief beeld te vertellen valt. ‘Verhalen maken de cijfers,
eerder dan dat cijfers de verhalen maken’, schrijft hij.

Desmet wilde al langer een boek schrijven over massa-
vorming en de psychologische wortels van totalitarisme.
Sterk geinspireerd door het werk van de Duits-Joodse
filosofe Hannah Arendt beschouwt hij haar voorspelde

T EOS

toekomstbeeld dat er na de val van het nazisme en stali-
nisme een nieuw soort totalitarisme zal oprijzen - ‘een
totalitarisme dat niet meer zou worden geleid door ‘sap-
pige bendeleiders’ als Joseph Stalin of Adolf Hitler, maar
wel door droge bureaucraten en technocraten’. Desmet
ziet het steeds meer bewaarheid worden.

De coronacrisis vormde voor hem aanleiding eindelijk
werk te maken van dat boek. Want deze crisis zou passen
in een reeks van ‘steeds krampachtiger en zelfdestructie-
ver wordende maatschappelijke reacties op objecten van
angst’ zoals terrorisme en klimaatopwarming.

‘Telkens als er een nieuw object van angst oprijst in
de maatschappij, is er binnen ons huidige denken maar
één antwoord en één verweer: meer controle’, schrijft
hij. ‘Controledwang leidt tot angst en angst tot contro-
ledwang. Zo komt de maatschappij in een vicieuze cirkel
terecht die onvermijdelijk in totalitarisme uitmondt’,
aldus Desmet.

Velen zullen totalitarisme associ€ren met totalitaire
staten, met nazisme en stalinisme, concentratiekam-
pen, indoctrinatie en propaganda. Wat verstaat u onder
de term?

‘Sinds de verlichting is de illusie ontstaan dat de wereld
rationeel begrijpbaar, bestuurbaar en manipuleerbaar is.
Dat lijkt onschuldig, maar heeft destructieve en nefaste
effecten op het niveau van het menselijk zijn. Als er een
totaal of superieur weten bestaat, en de overheid beli-
chaamt dat, dan gaat die instantie de beslissingen nemen
voor het individu. Er is dan steeds minder ruimte om au-
thentieke, eigen keuzes te maken. Geloof in wetenschap

Vittorio Busato



verwordt tot een vorm van ideologie en dogma. Het legt
op hoe we moeten denken, terwijl wetenschap in oor-
sprong het praktiseren is van een werkelijk open geest.’
‘Concentratiekampen, indoctrinatie en propaganda
associeer ik met meer sensationele uitwassen van tota-
litarisme. Daaraan heb ik in mijn boek minder aandacht
besteed. Het kwam er voor mij op aan om te tonen hoe
totalitarisme gegrond is in schijnbaar onschuldige ‘over-
tuigingen’ waaraan we ons dagdagelijks overgeven.’

Bent u een teleurgesteld wetenschapper?
‘Totaal niet. Als mens hebben we de ethische plicht om

de rationalisering zo ver mogelijk door te drijven. Maar
we moeten wel de eerlijkheid hebben om te erkennen
dat er grenzen zijn aan de ratio. De ratio is niet de eind-
bestemming van de mens. Op mijn zestiende begon ik
verwoed filosofie te lezen. Lang was ik overtuigd dat de
wereld een mechanistisch, materieel systeem is dat vol-
ledig rationeel begrepen kon worden. De mens was een
biochemisch wezen van wie je de gedachten tot bioche-
mische interacties in de hersenen kon reduceren.’

‘In die overtuiging kwamen langzaam barsten. Eerst
door op heel jonge leeftijd een paar populariserende wer-
ken over quantummechanica te lezen. Maar vooral later,




door me intensief met complexe en dynamische systeem-
theorie en chaostheorie bezig te houden. Die theorieén
tonen paradoxaal op een strikt rationele manier dat de
wereld en de dingen niet volledig rationeel te begrijpen
zijn. Meer zelfs: dat de kern en essentie van de dingen
irrationeel van aard zijn. Dat besef heeft de meer poéti-
sche en mystieke kant in mezelf weer recht op bestaan
gegeven. Het is op dat punt dat we het antigif voor totali-
tarisme moeten zoeken.’

Menigeen ziet de snelle ontwikkeling van coronavaccins
als een ongekende wetenschappelijke prestatie. Hoe
staat u daar tegenover?

‘Mijn mening als niet-viroloog heeft niet meer waarde
dan die van wie ook. Wel sta ik vanuit psychologisch
perspectief kritisch tegenover de vaccinatiestrategie. De
hele beslissing en manier om ze te ontwikkelen maakt
deel uit van een overmatige gehaastheid en een soort
dramatisch gevoel van ‘we moeten drastisch ingrijpen’.
Terwijl je echt kritiek kan leveren op de werkzaamheid
en neveneffecten van de vaccins. Als er in een geest van
massavorming iets wordt beslist krijgt dat nagenoeg al-
tijd een zwaar destructieve lading. Grote theoretici over
massavorming zoals Gustav Le Bon, Sigmund Freud en
Hannah Arendt benadrukten dat. En het gebeurt vaak
grotendeels onbewust.’

U beschrijft als psychologische wortels van totalita-
risme de veralgemeende eenzaamheid, het sociaal
isolement en gebrek aan sociale banden, gebrek aan
zinverlening in het leven, de aanwezigheid van vrij viot-
tende angst en psychisch onbehagen in de bevolking, en
veel ongebonden frustratie en agressie. Als je daaraan
wat doet, bestrijd je dan totalitarisme?

‘Zeker. Maar je moet een stap verder. Want wat is de oor-
zaak van bijvoorbeeld die eenzaamheid? Die heeft veel

te maken met de industrialisering van de samenleving

en met het gebruik van technologie. Het verband tussen
beide laat zich duidelijk aantonen. En de vereenzaming
maakt mensen vatbaarder voor massavorming en uitein-
delijk ook voor totalitarisme.’

Is een remedie dan minder technologie?

‘Het zou beslist een vooruitgang zijn. Ga eens na wat
het effect op je is als je smartphone of wifi niet werkt.
Het verraderlijke van technologie is dat die ons lijkt te
verbinden. Maar de connectie die ontstaat heeft geens-
zins dezelfde menselijke effecten als de echt fysieke
verbinding.’

De coronacrisis laat zien dat totalitarisme en massa-
vorming enorm zijn toegenomen, betoogt u. Je kan ook
zeggen dat er een enorme solidariteit is ontstaan. Wat
is eigenlijk het verschil?

‘Echte solidariteit heeft geen zondebok nodig, er worden
geen mensen verstoten. Bij massavorming is dat wel
altijd het geval. De restgroep die ontstaat — de groep die
niet meegaat in de massavorming — wordt object van
haat, frustratie en agressie. Kijk naar de Franse presi-
dent Macron die niet-gevaccineerden het leven zo zuur

] EOS

mogelijk wil maken. Het cruciale verschil tussen echte
solidariteit en massavorming is dat bij massavorming de
enige toegelaten band die tussen individu en collectief is.
De verbondenheid tussen individuen wordt in een massa
beetje bij beetje doorgeknipt. Daar zit het belangrijkste
verschil met echte solidariteit. Een tweede verschil met
echte solidariteit is dat massavorming leidt tot een zeer
sterke intolerantie ten aanzien van dissonante stemmen,
met polarisatie tot gevolg. Bij echte solidariteit zie je ook
dat niet.’

Maak ik mezelf wijs dat ik me uit solidariteit laat
vaccineren?

‘Dat hangt ervan af. Er zijn mensen die oprecht menen
dat ze de wetenschap kunnen vertrouwen, dat de weten-
schap dat vertrouwen ook verdient. Die zullen zich uit
solidariteit laten vaccineren, om de verspreiding van het
virus tegen te gaan. Er zijn ook mensen die zich kritiek-
loos aan de grote groep aanpassen en zich laten vaccine-
ren alsof het om een nieuw ritueel gaat.’

Er gaat toch ook een positief psychologisch effect uit
van het navolgen van maatregelen? Dat je laat zien dat
het virus ook jou ernst is? Ik zie dat eerder als solidari-
teit dan als gehypnotiseerd zijn door de massa.

‘Een redelijk deel van de mensen zal zeker uit oprechte
solidariteit de coronamaatregelen volgen. Diverse col-
lega’s van mij hebben zich enthousiast laten vaccineren,
maar steken de vinger op tegen de verplichting ervan.
Mensen moeten vrij blijven zelf die keuze te maken. De
maatschappij is een democratie zolang ze menselijk is,
zolang er zelfbeschikkingsrecht is en vrijheid van me-
ningsuiting, als de meerderheid regeert met inachtne-
ming van basisrechten voor de minderheden. Als aan die
grondrechten getornd wordt, dreigt onze democratie een
tirannie van de meerderheid te worden.’

Volgens de intolerantieparadox van wetenschapsfilo-
soof Karl Popper leidt onbeperkte tolerantie tot ver-
dwijning van de tolerantie. Daarom zouden intoleranten
niet getolereerd moeten worden.

‘Ik sta sceptisch tegenover die paradox. De filosofen
Confucius en Lao-Tse zouden elkaar een keer hebben
ontmoet. Confucius zei toen dat hij goed met goed ver-
geldt en kwaad met rechtvaardigheid. Lao-Tse antwoord-

‘Ik sta kritisch tegenover de

vaccinatiestrategie. Als er in een
geest van massavorming iets wordt

beslist krijgt dat nagenoeg altijd een

zwaar destructieve lading’



de daarop dat hij kwaad evenzeer met goed vergold. Ik
vereenzelvig mij meer met de positie van Lao-Tse. Ik

ga me nooit intolerant opstellen tegenover intolerante
mensen. Politiek gezien spreek ik met de meest uiteen-
lopende oriéntaties, ook de uitersten op links en rechts.
Als psycholoog geloof ik simpelweg dat hoe extremer ie-
mand is, hoe meer je met die persoon moet spreken.’

Ook met individuen als Breivik, Dutroux of Hitler?

Ja. Let wel: ik zou hen op bepaalde punten zeker mijn
mening zeggen. Steve Bannon, de voormalige adviseur
van Donald Trump, heeft me pas gecontacteerd voor
een interview. Daar ga ik op in. Omdat ik vind dat als je
voor een menselijke maatschappij bent, je allereerst zelf
niet moet ontmenselijken. Iedereen heeft recht op een
advocaat die hem verdedigt, iedereen heeft ook recht
als mens op een andere mens die naar hem luistert. Niet
bang zijn voor extreme standpunten zou een basisprin-
cipe mogen zijn in onze samenleving.’

U bent sterk geinspireerd door het werk van Hannah
Arendt. Zij propageert onder meer geweldloos verzet
als remedie tegen totalitarisme en massavorming. Is uw
boek uw vorm van geweldloos verzet tegen het domi-
nante verhaal over corona?

‘Absoluut. Geweldloos verzet is ethisch én pragmatisch
verkiesbaar. Het is effectiever, intellectueel juister, mén-
selijker ook naar je tegenpartij. De voornaamste opdracht
om je te verzetten tegen massavorming en totalitarisme
is je blijven uitspreken als individu.’

Dit boek schrijven was een delicate zaak, bekent u in uw
dankwoord, ‘een actie die onder grote maatschappelij-
ke weerstand moest worden gerealiseerd’. Wat bedoelt
u daarmee?

‘Aan de reacties op mijn opiniestukken en publieke op-
tredens heb ik gemerkt dat we in een maatschappelijk
klimaat leven waarin woorden een zware lading kunnen
krijgen en al snel als bedreigend worden geinterpreteerd.
Dat beperkt zich niet alleen tot de coronacrisis. Ook de
hele woke-cultuur zorgt dat men in het publieke debat
vaak het gevoel heeft op eieren te moeten lopen als men
kritische kanttekeningen maakt bij bepaalde maatschap-
pelijke dynamieken.’

Angst is een belangrijk thema in uw boek. Heeft u zelf
angst gevoeld tijdens het schrijven?

‘Angst is veel gezegd, maar dat komt omdat ik in mijn
woorden van nature voorzichtig probeer te zijn. Veel
mensen nemen gemakkelijk zwaarwegende termen in de
mond, zonder de impact te beseffen op de mens over wie
het gaat. Ik vind dat je je woorden zo gevoelig mogelijk
moet kiezen, dat je moet beseffen wat voor effect ze
gaan hebben op de ander, maar dat je tezelfdertijd ook
niet té voorzichtig mag zijn. Je mag nooit zo voorzichtig
zijn dat je uiteindelijk je eigen waarheid niet meer durft
uitspreken.’

Volgens de krant De Standaard bent u populair bij de
antibeweging en in kringen van complotdenkers omdat

MATTIAS DESMET

Mattias Desmet is professor klini-
sche psychologie aan de Faculteit
Psychologie en Pedagogische Weten-
schappen van de Universiteit Gent.
Daarnaast heeft hij een praktijk waar
hij de psychoanalyse beoefent. Hij is
auteur van boeken als The pursuit of
objectivity in psychology en Lacan’s
logic of subjectivity: A walk on the
graph of desire. Hij is ook een van de
stichters van het Single Case Archief.
In 2018 ontving hij de Evidence-based
Psychoanalytic Case Study Price van
de Association for Psychoanalytic
Psychotherapy en in 2019 ontving hij de Wim Trijsburg Price van de Ne-
derlandse Vereniging voor Psychotherapie. In 2021 kreeg hij de Sketpische
Put, een prijs voor wie zich uitzonderlijk onkritisch heeft opgesteld, en de
verspreiding of popularisering van kennis en wetenschap totaal verkeerd
heeft begrepen.

u de coronacrisis vergelijkt met de opkomst van totali-
taire regimes. Wat vindt u daarvan?

‘Het is altijd prettig populair te zijn, maar ik denk niet
dat ik dat echt nodig heb. Ik zou ook blijven spreken

als ik niet populair ben. Complotdenken is een stigma-
tiserend woord dat ontmenselijkt. Dat soort denken
brengt soms een interessant register van feiten onder de
aandacht.’

‘Tegelijk miskent denken in termen van complotten
heel vaak de complexiteit van het wereldgebeuren. Het
legt de oorzaak van alle kwaad fanatiek in één punt. Ove-
rigens krijg ik vanuit die hoek ook regelmatig kritiek dat
ik controlled opposition zou zijn en ingeschakeld ben door
de overheid. Ik word soms zelfs een satanist genoemd
omdat ik het verloop van de crisis hier en daar correct
had voorspeld.’

Had u dit boek ook over vijf of tien jaar kunnen
schrijven?
‘Dat weet ik niet. Het hangt ervan af hoe de situatie zal
evolueren. Zal de censuur nog toenemen? Ik krijg de
nodige mails met verwensingen die zwaar aankomen.
Soms ook van collega’s. Er zijn er zelfs die valse profielen
op social media aanmaken en zo anoniem met modder
naar me gooien. Er zijn collega’s aan mijn universiteit
die publiekelijk afstand van me hebben genomen omdat
mijn mening te ver afligt van de hunne. Dat is in principe M[
legitiem.’ *
‘De reacties zijn niet alleen maar negatief. Ik ben
meerdere keren op gesprek geweest bij zowel mijn de-
caan, mijn onderzoeksdirecteur als mijn rector. Hoewel
hun opvattingen over corona fundamenteel verschillen
van de mijne, houden zij voet bij stuk dat ik vrijelijk mag
spreken. Dat doet me oprecht deugd. Het helpt mij ook
om zo menselijk en genuanceerd mogelijk te blijven. Dat
helpt echt om niet te veel in stereotiepen te denken over
de tegenpartij.” ll

DE PSYCHDLOGIE VAN

Mattias Desmet,
De psychologie
van totalitarisme,
Uitgeverij
Pelckmans

EOS I



