
EOS60

Interview

Vittorio Busato

Klinisch psycholoog Mattias Desmet  
staat kritisch tegenover het gevoerde coronabeleid

‘We zitten in een vicieuze 
cirkel van angst en controle’
Springen onze politici en beleidsmakers goed om met de coronacrisis?  

Niet volgens Matthias Desmet. In een nieuw boek stelt de klinisch psycholoog 

onomwonden dat onze samenleving verglijdt in totalitarisme. De overheid eigent  

zich steeds meer zeggenschap toe over het individu. ‘Mensen moeten vrij blijven  

om zelf keuzes te maken.’

‘ E r sterven elke dag 35.000 kinderen door hon-
ger. Waarom brengt dit de massa niet in be-
roering en een virus wel? Waarom redden we 
vanuit ons rationeel mensbeeld deze jonge, 

hunkerende levens niet, tegen een veel lagere kostprijs 
dan deze die door het coronavirus bedreigd worden, zon-
der risico op het verlies van burgerlijke vrijheid en zon-
der de gevaren die aan experimentele medische ingrepen 
verbonden zijn?’

Bovenstaand citaat komt uit De psychologie van totali-
tarisme, het nieuwe boek van Mattias Desmet, professor 
klinische psychologie aan de Universiteit Gent en prakti-
serend psychoanalytisch psychotherapeut. Sinds het uit-
breken van covid-19 heeft Desmet van zich laten horen 
in het publieke debat met opiniestukken en interviews.

Zo noemt hij de coronacrisis door de massale uitbraak 
van angst over het virus allereerst een psychologische 
crisis. Ook is hij er kritisch over dat ongevaccineerden toe-
gang tot delen van de publieke ruimte ontzegd wordt, en 
uit hij zijn twijfels over de interpretatie van cijfers over on-
der meer oversterfte en de effectiviteit van coronavaccins.

Binnen het dominante verhaal van politici en beleid-
smakers wordt volgens Desmet een overwegend positief 
beeld geschetst over de aanpak van corona, terwijl uit de 
enorme toevloed van cijfermateriaal evengoed een ne-
gatief beeld te vertellen valt. ‘Verhalen maken de cijfers, 
eerder dan dat cijfers de verhalen maken’, schrijft hij.

Desmet wilde al langer een boek schrijven over massa-
vorming en de psychologische wortels van totalitarisme. 
Sterk geïnspireerd door het werk van de Duits-Joodse 
filosofe Hannah Arendt beschouwt hij haar voorspelde 

toekomstbeeld dat er na de val van het nazisme en stali-
nisme een nieuw soort totalitarisme zal oprijzen – ‘een 
totalitarisme dat niet meer zou worden geleid door ‘sap-
pige bendeleiders’ als Joseph Stalin of Adolf Hitler, maar 
wel door droge bureaucraten en technocraten’. Desmet 
ziet het steeds meer bewaarheid worden.

De coronacrisis vormde voor hem aanleiding eindelijk 
werk te maken van dat boek. Want deze crisis zou passen 
in een reeks van ‘steeds krampachtiger en zelfdestructie-
ver wordende maatschappelijke reacties op objecten van 
angst’ zoals terrorisme en klimaatopwarming.

‘Telkens als er een nieuw object van angst oprijst in 
de maatschappij, is er binnen ons huidige denken maar 
één antwoord en één verweer: meer controle’, schrijft 
hij. ‘Controledwang leidt tot angst en angst tot contro-
ledwang. Zo komt de maatschappij in een vicieuze cirkel 
terecht die onvermijdelijk in totalitarisme uitmondt’, 
aldus Desmet.

Velen zullen totalitarisme associëren met totalitaire 
staten, met nazisme en stalinisme, concentratiekam-
pen, indoctrinatie en propaganda. Wat verstaat u onder 
de term?
‘Sinds de verlichting is de illusie ontstaan dat de wereld 
rationeel begrijpbaar, bestuurbaar en manipuleerbaar is. 
Dat lijkt onschuldig, maar heeft destructieve en nefaste 
effecten op het niveau van het menselijk zijn. Als er een 
totaal of superieur weten bestaat, en de overheid beli-
chaamt dat, dan gaat die instantie de beslissingen nemen 
voor het individu. Er is dan steeds minder ruimte om au-
thentieke, eigen keuzes te maken. Geloof in wetenschap 



EOS 61

Be
lg

ai
m

ag
e    

verwordt tot een vorm van ideologie en dogma. Het legt 
op hoe we moeten denken, terwijl wetenschap in oor-
sprong het praktiseren is van een werkelijk open geest.’

‘Concentratiekampen, indoctrinatie en propaganda 
associeer ik met meer sensationele uitwassen van tota-
litarisme. Daaraan heb ik in mijn boek minder aandacht 
besteed. Het kwam er voor mij op aan om te tonen hoe 
totalitarisme gegrond is in schijnbaar onschuldige ‘over-
tuigingen’ waaraan we ons dagdagelijks overgeven.’

Bent u een teleurgesteld wetenschapper?
‘Totaal niet. Als mens hebben we de ethische plicht om 

de rationalisering zo ver mogelijk door te drijven. Maar 
we moeten wel de eerlijkheid hebben om te erkennen 
dat er grenzen zijn aan de ratio. De ratio is niet de eind-
bestemming van de mens. Op mijn zestiende begon ik 
verwoed filosofie te lezen. Lang was ik overtuigd dat de 
wereld een mechanistisch, materieel systeem is dat vol-
ledig rationeel begrepen kon worden. De mens was een 
biochemisch wezen van wie je de gedachten tot bioche-
mische interacties in de hersenen kon reduceren.’

‘In die overtuiging kwamen langzaam barsten. Eerst 
door op heel jonge leeftijd een paar populariserende wer-
ken over quantummechanica te lezen. Maar vooral later, 



EOS62

door me intensief met complexe en dynamische systeem-
theorie en chaostheorie bezig te houden. Die theorieën 
tonen paradoxaal op een strikt rationele manier dat de 
wereld en de dingen niet volledig rationeel te begrijpen 
zijn. Meer zelfs: dat de kern en essentie van de dingen 
irrationeel van aard zijn. Dat besef heeft de meer poëti-
sche en mystieke kant in mezelf weer recht op bestaan 
gegeven. Het is op dat punt dat we het antigif voor totali-
tarisme moeten zoeken.’

Menigeen ziet de snelle ontwikkeling van coronavaccins 
als een ongekende wetenschappelijke prestatie. Hoe 
staat u daar tegenover?
‘Mijn mening als niet-viroloog heeft niet meer waarde 
dan die van wie ook. Wel sta ik vanuit psychologisch 
perspectief kritisch tegenover de vaccinatiestrategie. De 
hele beslissing en manier om ze te ontwikkelen maakt 
deel uit van een overmatige gehaastheid en een soort 
dramatisch gevoel van ‘we moeten drastisch ingrijpen’. 
Terwijl je echt kritiek kan leveren op de werkzaamheid 
en neveneffecten van de vaccins. Als er in een geest van 
massavorming iets wordt beslist krijgt dat nagenoeg al-
tijd een zwaar destructieve lading. Grote theoretici over 
massavorming zoals Gustav Le Bon, Sigmund Freud en 
Hannah Arendt benadrukten dat. En het gebeurt vaak 
grotendeels onbewust.’

U beschrijft als psychologische wortels van totalita-
risme de veralgemeende eenzaamheid, het sociaal 
isolement en gebrek aan sociale banden, gebrek aan 
zinverlening in het leven, de aanwezigheid van vrij vlot-
tende angst en psychisch onbehagen in de bevolking, en 
veel ongebonden frustratie en agressie. Als je daaraan 
wat doet, bestrijd je dan totalitarisme?
‘Zeker. Maar je moet een stap verder. Want wat is de oor-
zaak van bijvoorbeeld die eenzaamheid? Die heeft veel 
te maken met de industrialisering van de samenleving 
en met het gebruik van technologie. Het verband tussen 
beide laat zich duidelijk aantonen. En de vereenzaming 
maakt mensen vatbaarder voor massavorming en uitein-
delijk ook voor totalitarisme.’

Is een remedie dan minder technologie?
‘Het zou beslist een vooruitgang zijn. Ga eens na wat 
het effect op je is als je smartphone of wifi niet werkt. 
Het verraderlijke van technologie is dat die ons lijkt te 
verbinden. Maar de connectie die ontstaat heeft geens-
zins dezelfde menselijke effecten als de echt fysieke 
verbinding.’

De coronacrisis laat zien dat totalitarisme en massa-
vorming enorm zijn toegenomen, betoogt u. Je kan ook 
zeggen dat er een enorme solidariteit is ontstaan. Wat 
is eigenlijk het verschil?
‘Echte solidariteit heeft geen zondebok nodig, er worden 
geen mensen verstoten. Bij massavorming is dat wel 
altijd het geval. De restgroep die ontstaat – de groep die 
niet meegaat in de massavorming – wordt object van 
haat, frustratie en agressie. Kijk naar de Franse presi-
dent Macron die niet-gevaccineerden het leven zo zuur 

mogelijk wil maken. Het cruciale verschil tussen echte 
solidariteit en massavorming is dat bij massavorming de 
enige toegelaten band die tussen individu en collectief is. 
De verbondenheid tussen individuen wordt in een massa 
beetje bij beetje doorgeknipt. Daar zit het belangrijkste 
verschil met echte solidariteit. Een tweede verschil met 
echte solidariteit is dat massavorming leidt tot een zeer 
sterke intolerantie ten aanzien van dissonante stemmen, 
met polarisatie tot gevolg. Bij echte solidariteit zie je ook 
dat niet.’

Maak ik mezelf wijs dat ik me uit solidariteit laat 
vaccineren?
‘Dat hangt ervan af. Er zijn mensen die oprecht menen 
dat ze de wetenschap kunnen vertrouwen, dat de weten-
schap dat vertrouwen ook verdient. Die zullen zich uit 
solidariteit laten vaccineren, om de verspreiding van het 
virus tegen te gaan. Er zijn ook mensen die zich kritiek-
loos aan de grote groep aanpassen en zich laten vaccine-
ren alsof het om een nieuw ritueel gaat.’

Er gaat toch ook een positief psychologisch effect uit 
van het navolgen van maatregelen? Dat je laat zien dat 
het virus ook jou ernst is? Ik zie dat eerder als solidari-
teit dan als gehypnotiseerd zijn door de massa.
‘Een redelijk deel van de mensen zal zeker uit oprechte 
solidariteit de coronamaatregelen volgen. Diverse col-
lega’s van mij hebben zich enthousiast laten vaccineren, 
maar steken de vinger op tegen de verplichting ervan. 
Mensen moeten vrij blijven zelf die keuze te maken. De 
maatschappij is een democratie zolang ze menselijk is, 
zolang er zelfbeschikkingsrecht is en vrijheid van me-
ningsuiting, als de meerderheid regeert met inachtne-
ming van basisrechten voor de minderheden. Als aan die 
grondrechten getornd wordt, dreigt onze democratie een 
tirannie van de meerderheid te worden.’

Volgens de intolerantieparadox van wetenschapsfilo-
soof Karl Popper leidt onbeperkte tolerantie tot ver-
dwijning van de tolerantie. Daarom zouden intoleranten 
niet getolereerd moeten worden.
‘Ik sta sceptisch tegenover die paradox. De filosofen 
Confucius en Lao-Tse zouden elkaar een keer hebben 
ontmoet. Confucius zei toen dat hij goed met goed ver-
geldt en kwaad met rechtvaardigheid. Lao-Tse antwoord-

‘�Ik sta kritisch tegenover de 

vaccinatiestrategie. Als er in een 

geest van massavorming iets wordt 

beslist krijgt dat nagenoeg altijd een 

zwaar destructieve lading’



EOS 63

de daarop dat hij kwaad evenzeer met goed vergold. Ik 
vereenzelvig mij meer met de positie van Lao-Tse. Ik 
ga me nooit intolerant opstellen tegenover intolerante 
mensen. Politiek gezien spreek ik met de meest uiteen-
lopende oriëntaties, ook de uitersten op links en rechts. 
Als psycholoog geloof ik simpelweg dat hoe extremer ie-
mand is, hoe meer je met die persoon moet spreken.’

Ook met individuen als Breivik, Dutroux of Hitler?
‘Ja. Let wel: ik zou hen op bepaalde punten zeker mijn 
mening zeggen. Steve Bannon, de voormalige adviseur 
van Donald Trump, heeft me pas gecontacteerd voor 
een interview. Daar ga ik op in. Omdat ik vind dat als je 
voor een menselijke maatschappij bent, je allereerst zelf 
niet moet ontmenselijken. Iedereen heeft recht op een 
advocaat die hem verdedigt, iedereen heeft ook recht 
als mens op een andere mens die naar hem luistert. Niet 
bang zijn voor extreme standpunten zou een basisprin-
cipe mogen zijn in onze samenleving.’

U bent sterk geïnspireerd door het werk van Hannah 
Arendt. Zij propageert onder meer geweldloos verzet 
als remedie tegen totalitarisme en massavorming. Is uw 
boek uw vorm van geweldloos verzet tegen het domi-
nante verhaal over corona?
‘Absoluut. Geweldloos verzet is ethisch én pragmatisch 
verkiesbaar. Het is effectiever, intellectueel juister, mén-
selijker ook naar je tegenpartij. De voornaamste opdracht 
om je te verzetten tegen massavorming en totalitarisme 
is je blijven uitspreken als individu.’

Dit boek schrijven was een delicate zaak, bekent u in uw 
dankwoord, ‘een actie die onder grote maatschappelij-
ke weerstand moest worden gerealiseerd’. Wat bedoelt 
u daarmee?
‘Aan de reacties op mijn opiniestukken en publieke op-
tredens heb ik gemerkt dat we in een maatschappelijk 
klimaat leven waarin woorden een zware lading kunnen 
krijgen en al snel als bedreigend worden geïnterpreteerd. 
Dat beperkt zich niet alleen tot de coronacrisis. Ook de 
hele woke-cultuur zorgt dat men in het publieke debat 
vaak het gevoel heeft op eieren te moeten lopen als men 
kritische kanttekeningen maakt bij bepaalde maatschap-
pelijke dynamieken.’

Angst is een belangrijk thema in uw boek. Heeft u zelf 
angst gevoeld tijdens het schrijven?
‘Angst is veel gezegd, maar dat komt omdat ik in mijn 
woorden van nature voorzichtig probeer te zijn. Veel 
mensen nemen gemakkelijk zwaarwegende termen in de 
mond, zonder de impact te beseffen op de mens over wie 
het gaat. Ik vind dat je je woorden zo gevoelig mogelijk 
moet kiezen, dat je moet beseffen wat voor effect ze 
gaan hebben op de ander, maar dat je tezelfdertijd ook 
niet té voorzichtig mag zijn. Je mag nooit zo voorzichtig 
zijn dat je uiteindelijk je eigen waarheid niet meer durft 
uitspreken.’

Volgens de krant De Standaard bent u populair bij de 
antibeweging en in kringen van complotdenkers omdat 

u de coronacrisis vergelijkt met de opkomst van totali-
taire regimes. Wat vindt u daarvan?
‘Het is altijd prettig populair te zijn, maar ik denk niet 
dat ik dat echt nodig heb. Ik zou ook blijven spreken 
als ik niet populair ben. Complotdenken is een stigma-
tiserend woord dat ontmenselijkt. Dat soort denken 
brengt soms een interessant register van feiten onder de 
aandacht.’

‘Tegelijk miskent denken in termen van complotten 
heel vaak de complexiteit van het wereldgebeuren. Het 
legt de oorzaak van alle kwaad fanatiek in één punt. Ove-
rigens krijg ik vanuit die hoek ook regelmatig kritiek dat 
ik controlled opposition zou zijn en ingeschakeld ben door 
de overheid. Ik word soms zelfs een satanist genoemd 
omdat ik het verloop van de crisis hier en daar correct 
had voorspeld.’

Had u dit boek ook over vijf of tien jaar kunnen 
schrijven?
‘Dat weet ik niet. Het hangt ervan af hoe de situatie zal 
evolueren. Zal de censuur nog toenemen? Ik krijg de 
nodige mails met verwensingen die zwaar aankomen. 
Soms ook van collega’s. Er zijn er zelfs die valse profielen 
op social media aanmaken en zo anoniem met modder 
naar me gooien. Er zijn collega’s aan mijn universiteit 
die publiekelijk afstand van me hebben genomen omdat 
mijn mening te ver afligt van de hunne. Dat is in principe 
legitiem.’

‘De reacties zijn niet alleen maar negatief. Ik ben 
meerdere keren op gesprek geweest bij zowel mijn de-
caan, mijn onderzoeksdirecteur als mijn rector. Hoewel 
hun opvattingen over corona fundamenteel verschillen 
van de mijne, houden zij voet bij stuk dat ik vrijelijk mag 
spreken. Dat doet me oprecht deugd. Het helpt mij ook 
om zo menselijk en genuanceerd mogelijk te blijven. Dat 
helpt echt om niet te veel in stereotiepen te denken over 
de tegenpartij.’ n

MATTIAS DESMET
Mattias Desmet is professor klini-
sche psychologie aan de Faculteit 
Psychologie en Pedagogische Weten-
schappen van de Universiteit Gent. 
Daarnaast heeft hij een praktijk waar 
hij de psychoanalyse beoefent. Hij is 
auteur van boeken als The pursuit of 
objectivity in psychology en Lacan’s 
logic of subjectivity: A walk on the 
graph of desire. Hij is ook een van de 
stichters van het Single Case Archief. 
In 2018 ontving hij de Evidence-based 
Psychoanalytic Case Study Price van 
de Association for Psychoanalytic 
Psychotherapy en in 2019 ontving hij de Wim Trijsburg Price van de Ne-
derlandse Vereniging voor Psychotherapie. In 2021 kreeg hij de Sketpische 
Put, een prijs voor wie zich uitzonderlijk onkritisch heeft opgesteld, en de 
verspreiding of popularisering van kennis en wetenschap totaal verkeerd 
heeft begrepen.

Mattias Desmet, 
De psychologie 
van totalitarisme, 
Uitgeverij 
Pelckmans


