
27

COLUMN

Dr. Vittorio Busato (1965) is psycholoog en publicist. 
Hij schreef diverse boeken, onder andere de biografie 
Weg met Piet Vroon (Amsterdam University Press / 
Salomé) en het e-boek Psychologie al dente (Fosfor). 
www.vittoriobusato.nl, v.busato1@chello.nl.

Volgens sir Karl Popper, vermoedelijk de meest 
invloedrijke wetenschapsfilosoof aller tijden, moet 
een wetenschappelijke theorie een zo groot mogelijke 
toetsbare, empirische inhoud hebben. Daartoe zouden 
wetenschappers nieuwe, steeds verfijndere hypothesen 
moeten opstellen, om zo te streven naar het falsifiëren 
van hun theorie. 

Het is de vraag hoe dat falsificatieprincipe zich 
verhoudt tot de menselijke natuur. Want stelt u zich 
voor: u bent wetenschapper en met veel pijn en moeite 
heeft u eindelijk een theorie ontwikkeld. Dan moet u 
dus, als u braaf naar Popper luistert, uw eigen theorie 
gaan weerleggen. Hoe happig zou u daarop zijn? Zou u 
niet liever zoeken naar bevestiging van uw theorie? Dat 
maakt die theorie immers 
sterker. Competitieve colle-
ga’s genoeg om uw theorie 
onderuit te halen, leert de 
empirie. Zo vreemd is het 
niet dat er bijvoorbeeld in 
een wetenschap als de psy-
chologie sprake zou zijn van een replicatiecrisis.

Maar had ik Poppers falsificatieprincipe wel goed 
begrepen, associeerde ik pas vrij. Is de essentie ervan 
niet simpelweg zelfspot? Zou Popper niet vooral bedoe-
len om jezelf niet al te serieus te nemen? Niemand heeft 
de waarheid toch in pacht?

Die vrije associaties kwamen op nadat ik op eer-
ste Paasdag las over een zelfmoordaanslag van Tali-
ban-militanten in een druk park in de stad Lahore, een 
aanslag die welbewust gericht was op christenen en die 
uiteindelijk vooral vrouwen en kinderen trof. Hoe kun 
je zo’n aanslag, en alle voorbereidingen daarop, voor 
jezelf verantwoorden als een moreel hoogstaande daad 
waarvoor je na je dood ‘zeker’ in een of ander paradijs 
rijkelijk zult worden beloond?

Geradicaliseerde of extremistische moslims van de 
Taliban, IS en Boko Haram houden er een simpel we-
reldbeeld op na: er zijn gelovigen en ongelovigen. Die 
ongelovigen – of het nu andersgelovigen zijn, redactie-
leden van Charlie Hebbdo, bezoekers van een popcon-
cert in theater Bataclan of van een markt ergens in Ni-
geria, reizigers die een vliegtuig op Zaventem willen ne-
men of de metro in Brussel, of moslims minder streng 
in de leer – deugen niet en mogen worden gedood. An-
dersgelovigen als Yezidi-meisjes of Nigeriaanse school-

meisjes mogen ook tot slaaf worden gemaakt en wor-
den verkracht. Zondaars als homoseksuelen moeten en 
plein public van een hoog flatgebouw worden geduwd. 
Kunnen moslims met zulke onwrikbare overtuigingen 
– ‘waarden’, nogmaals, die zij zelf moreel juist achten 
en ook willen exporteren naar Europa – cognitief bijge-
steld worden? 

Onlangs richtte de Palestijns-Belgische moslim en 
jihadkenner Montasser AlDe’emeh zich met een moe-
dig stuk in het weekblad Knack tot zijn geloofsgeno-
ten in België die hij hypocriet noemde. Zijn stelling: 
als jongeren die in België naar school zijn geweest zich 
tussen hun medeburgers opblazen, dan heeft de ge-
meenschap waartoe die jongeren behoren gefaald, niet 

de overheid. ‘Het wordt tijd 
dat je jezelf een spiegel voor-
houdt’, riep hij op. ‘Dat je je 
verantwoordelijkheid niet 
meer ontloopt. Dat je geen 
excuses meer zoekt voor je 
persoonlijk falen. Het wordt 

tijd dat je naar je eigen familie wijst, naar je eigen ge-
meenschap, naar de mensen die je vertegenwoordigen, 
naar de imams die je taal niet spreken. Het wordt tijd 
dat je jezelf eens in vraag stelt.’

De Groningse emeritus-hoogleraar psychologie 
Wim Hofstee introduceerde ooit het weddenschapsmo-
del dat onderzoekers moest aanmoedigen in te zetten 
op hun hypothesen. Alle betrokken partijen stemmen 
van tevoren in met een experiment en laten de empirie 
de weddenschap beslissen – een speelse variant op het 
falsificatieprincipe van Popper. Geloven is iets oermen-
selijks, maar geloven is geen zeker weten. Inzetten op 
de verifiëring van het bestaan van een God ga ik niet 
doen. Maar wedden dat oefeningen in zelfspot, in het 
jezelf niet al te serieus nemen (‘Stel, dat paradijs bestaat 
niet,’ ‘Stel, uw Opperwezen is niet zo enthousiast als u 
een ‘ongelovige’ doodt…’) bijdragen aan dat emancipa-
tieproces waartoe AlDe’emeh oproept?

Kun je extremistische 
moslims cognitief bijstellen? 

ZELFSPOT


